
de et avec
Jean Alibert 



﻿

“Tu me réclames donc 
une histoire, je vais t’en 

conter une.”



Je suis né d’un récit brûlant

-03

Synopsis

Je suis né d’un récit brûlant
Oraison civile

Qui raconte notre histoire ? Mon histoire, 

la tienne ? Quelle est notre histoire ?

Le récit d’une histoire commence souvent 

par « Il était une fois » ou par « Je me 

souviens ». 

Je suis né d’un récit brûlant ne commence 

pas comme ça. Peut-être parce que naître 

en Algérie au milieu d’une guerre civile 

après 132 ans de colonisation n’est pas 

sans conséquences durables.

Je suis né d’un récit brûlant est plutôt 

un engagement dans un parcours de 

connaissance pour trouver une réponse 

adaptée à la question « Qu’est-ce que je 

suis venu faire dans ce chaos ? » Face à 

la nécessité de réactiver ce qu’il a gardé 

en mémoire de son passé entre l’Algérie et 

la France, Jean Alibert retourne à Tenira 

et reconnaît son histoire à partir de ce qui 

s’est réellement passé là-bas.

Le narrateur est seul en scène, avec la 

vérité des faits, le souci de l’exactitude, 

la nécessité de ne jamais perdre son 

public. Détective sauvage sans décor ni 

costume, il remet en jeu ses perceptions 

d’enfant, l’humour et l’affabulation, pour 

s’approcher des circonstances tragiques 

d’un épisode oublié de notre histoire 

commune. Pourquoi oublié ?

La réponse du grand historien Pierre Nora 

est sans équivoque : « Parce que, dès que 

se sont fermées les portes de la guerre 

d’Algérie, tout le monde a voulu oublier, du 

moins tout le monde a fait semblant. » Jean 

Alibert, le fils du maire de Tenira, raconte 

comment il a été amené à s’interroger sur 

le massacre et les disparitions d’européens 

le 5 juillet 1962 à Oran, jour de la fête de 

l’Indépendance de l’Algérie.

Je suis né d’un récit brûlant est à la fois 

un partage d’expérience et un chemin 

vers une prise de conscience. Un récit, qui 

se rêve comme une tentative d’Oraison 

civile dont l’ambition serait l’élaboration 

collective du deuil. Un espoir à conquérir 

chaque soir avec le public.

 



            

		

		

		

Jean Alibert 

Je suis né d’un récit brûlant
Oraison civile

texte, jeu et conception de Jean Alibert

« La voix humaine est le tuteur de la 

mémoire. Une mémoire narrative qui se 

souvient à travers l’imagination, et qui 

justement à cause de cela, peut toujours 

et sans cesse réinventer le monde en le 

racontant depuis le début. »

Marco Baliani



            

  

  

  « Depuis une vingtaine d’années des 

travaux réalisés en neuro-sciences ont 

montré qu’oublier est un processus 

actif. Mais nous ne sommes pas tous 

égaux dans cette capacité à oublier. »

Pierre Gagnepain, chercheur et fondateur 
de Remember le programme d’études et de 
recherches de l’Inserm sur les suites des attentats 
de novembre 2015 à Paris. 



As Salam alaykoum

As Salam alaykoum

« Wa Alaykoum Salam » me répond le 

chef de la sécurité venu m’accueillir sur 

le tarmac de l’aéroport d’Oran. 

« Qu’est-ce qui vous amène ici chez 

nous ? » Je lui explique que je souhaite 

me rendre à Tenira, une commune de 

la wilaya de Sidi bel Abbès qui fut le 

berceau de ma famille de 1870 à 1962.

« Ah !  C’est ça. Alors bienvenue chez 

vous ! Vous voulez aller à Tenira ? Mais 

Tenira... c’est chaud ! C’est même très 

très chaud. »

Je suis en train d’apprendre qu’après 

l’annulation de la victoire électorale 

du Front Islamique du Salut (F.I.S.), 

dans les années 1990 ce village a été 

régulièrement le théâtre de violents 

combats entre villageois et djihadistes 

du Groupe Islamique Armé (G.I.A.). Ont 

suivi de nombreuses représailles. Ce 

qui a justifié l’intervention de l’armée 

régulière algérienne. Et bien que 

désormais la présence permanente de 

l’armée soit une garantie de paix pour 

les habitants, ça reste chaud !

« Bon, je vais vous donner deux de mes 

inspecteurs pour vous accompagner 

jusque là-bas. Comme ça, vous pourrez 

non seulement y aller, mais vous pourrez 

aussi éventuellement en revenir ! »  

J’adore l’humour algérien, même si je 

n’avais pas prévu d’y aller en voyage 

organisé. Après tout, pourquoi pas et 

puis dans ces conditions, deux mecs 

armés en protection, c’est peut-être pas 

plus con, alors je dis merci ! 

Les deux inspecteurs et moi montons 

dans la Renault 12. Et nous voilà partis 

pour une centaine de kilomètres, 

franchissant à intervalles réguliers 

contrôles de police et barrages militaires 

pour rejoindre Sidi bel Abbès. 

De Sidi bel Abbès à Tenira, il y a 22 km. 

Nous passons cinq autres barrages puis 

arrivons à l’entrée du village. Il faut 

montrer patte blanche au sergent du 

poste de contrôle, un géant des Aurès 

avec le sourire en or. Le couvre-feu 

n’est pas encore levé. Il faut attendre 

11h pour entrer mais nous aurons peu 

de temps car il faudra repartir avant 15h 

ou alors dormir sur place et rentrer le 

lendemain. 

Il est maintenant 11h. Le village est 

complètement désert, notre véhicule 

roule au pas. Du fond des mechtas, je 

sens que des yeux scrutent le moindre 

mouvement de la rue. Je demande au 

chauffeur de me conduire à la mairie 

puisque mon père fut le dernier maire du 

village de Tenira avant l’indépendance.

Cette matinée d’avril est plutôt 

ensoleillée, pourtant l’air n’est pas 

léger. Même s’il n’y a pas de traces 

visibles des violences récentes, on sent 

que la peur est restée. Nous arrivons 



Je suis né d’un récit brûlant

-07

devant la mairie, je descends de la voiture et 

là je vois dans la cour un mât très haut au 

sommet duquel flotte le drapeau algérien. 

Je m’avance vers le portail et je remarque à 

droite de l’entrée un vieil homme, un très 

vieux chibani emmitouflé dans son burnous 

en poil de chameau. Autour de son crâne, il a 

un chèche orange et sur le nez quelque chose 

qui ressemble à une paire de lunettes toutes 

rafistolées avec du sparadrap. Je m’avance. Il 

s’adresse à moi en arabe. Je lui explique, en 

espérant qu’il puisse comprendre ce que je lui 

dis, que je suis né ici, que mon père et toute 

ma famille sont de Tenira. À cet instant, d’un 

signe il m’interrompt, recule d’un pas, relève 

ses lunettes et pendant qu’il prend tout son 

temps pour me scruter de la tête aux pieds 

avec ses yeux fatigués, je l’entends me poser 

cette question en français : « Tu es le fils 

d’Alfred ? »

Pour la première fois de ma vie à l’âge de 44 

ans, quelqu’un m’a reconnu parce qu’il se 

souvenait du visage de mon père. 

L
e 

p
oi

n
t 

de
 

dé
p

ar
t



“Quelqu’un m’a reconnu parce 
qu’il se souvenait du visage de 

mon père” 



Présent à soi-même

Je suis né d’un récit brûlant

-09

Le texte qui précède est un court 

extrait du récit que Wajdi Mouawad 

m’a demandé d’écrire dans le cadre de 

son adaptation d’Ajax de Sophocle que 

nous avons joué, ainsi que les six autres 

tragédies connues de Sophocle, pour le 

Festival Mons 2015 Capitale européenne 

de la culture. Il s’agissait de représenter 

avec des résonances contemporaines les 

thèmes de la guerre et de l’humiliation 

contenus dans l’Ajax. Je racontais le 

retour sur ma terre natale l’Algérie. 

J’étais pour la première fois auteur et 

acteur d’un texte autobiographique. Ça 

a été le point de départ. 

Puis il y eu d’autres mots, ceux 

notamment du poète romantique 

Allemand, Novalis.

« Toutes les vicissitudes de notre vie sont 

des matériaux dont nous pouvons faire 

ce que nous voulons. » Ce qui signifiait 

pour moi, écrire et interpréter un récit 

seul en scène où il serait principalement 

question de ma vie.

Cette première prise de parole sur ma 

propre histoire sous forme de récit du 

retour était encadrée par la pensée de 

Sophocle et de Mouawad. Cependant si 

cette expérience devait être le début de 

quelque chose de plus ambitieux, c’est à 

dire être l’argument de tout un spectacle, 

les souvenirs de ce voyage en Algérie ne 

me suffiraient pas. Il faudrait que je re-

pense mon histoire personnelle dans un 

contexte plus large. Celui de ma famille, 

de la colonisation, de la guerre d’Algérie 

et de la France d’aujourd’hui. 

À ce moment-là s’est posé pour moi 

une question étrange : comment fait-on 

pour raconter ? 

Dans un premier temps, j’ai exploré 

une matière narrative déjà construite, 

seul en scène. Je me suis adressé à l’un 

des chefs de file italiens du Théâtre de 

narration, Marco Paolini. J’ai choisi un 

de ses récits les plus universels, Galilée 

le mécano. Après lui avoir parlé de mes 

intentions de le jouer, il m’a accordé 

les droits de le représenter en France 

en souhaitant que je le fasse mien. Et 

c’est ce que j’ai fait. Déjà plus d’une 

centaine de représentations et d’autres 

à venir. Cette expérience dans le Théâtre 

de narration m’a ouvert l’esprit et m’a 

permis d’imaginer des ponts. J’ai alors 

entrepris ce nouveau projet, qui consiste 

à construire un récit autobiographique 

qui associe à la fois une matière 

documentaire et une autre fictive. 

J’ai compris que je pouvais tirer parti 

de mon histoire personnelle comme 

une clé pour ouvrir les portes des pièces 

fermées de la mémoire collective du 

conflit algérien. J’ai choisi de m’appuyer 

sur mon propre regard et d’exercer ma 

raison sur des événements considérés 

comme tabous, aussi bien dans le pays 



Présent à soi-même

que dans ma famille. Je souhaite évoquer 

sur scène dans un esprit civique les 

blessures qui saignent encore et tenter de 

les transformer en invitant le public à les 

partager. 

Ce que j’ai à traduire de la guerre d’Algérie 

s’inscrira quoi qu’il en soit sur le papier, 

sur scène et par ma voix. C’est dans cette 

guerre que je suis né. J’y vis encore même si 

c’est dans une construction de paille qui me 

laisse sans toit à la moindre brise. Ce qui 

m’abritera sera de tirer le fil d’une histoire. 

Je peux bien le dire aujourd’hui ; j’aurais 

voulu être adulte à ce moment-là. Et mon 

père aussi aurait préféré que je sois grand. 

Peut-être même que je sois l’aîné ? Que je 

lui file un coup de main. Ou que peut-être, 

je fasse avec lui le coup d’main ?  Alors que 

moi je voulais juste être lui. Juste comme 

lui, porter les « événements ». Quand on 

est enfant, on ne se rend pas compte qu’on 

ne sera pas adulte dans le même monde. On 

se prépare toute sa vie d’enfant à être adulte 

dans le monde qu’on a connu et puis après 

ce n’est plus du tout ça, et c’est peut-être 

pour réparer cette erreur que je suis devenu 

acteur. Or, il se trouve que le narrateur 

n’a pas à mettre en avant sa performance 

d’acteur, si c’est le cas tant mieux, mais 

sinon, ce que doit d’abord dire le spectateur 

du narrateur après l’avoir entendu c’est : 

quelle histoire !

Je retourne en Algérie 38 ans après, et le 

pays vit toujours avec le couvre-feu.

Le 13 novembre 2015, je sors de scène pour 

rejoindre ma loge après une représentation. 

J’allume mon téléphone. La tension que 

dégagent les attentats fait remonter en 

moi des souvenirs qui semblaient ne pas 

m’appartenir. La violence d’aujourd’hui 

ne me dépayse pas. C’est le moment 

d’être présent à soi-même. À mon tour 

de porter, mais cette fois sur scène, les 

« événements ». 

		  Jean Alibert



m

«A mon tour de porter, mais cette 
fois sur scène, les évènements. »

Je suis né d’un récit brûlant

-011



Dans le pli de la mémoire

Dans le pli de la mémoire

En 1905, le philosophe George Santayana 

formulait déjà cet éclairage : « Ceux qui 

ne peuvent se souvenir de leur passé 

sont condamnés à le revivre. »

Aujourd’hui en France, plusieurs 

millions de citoyens sont encore liés, de 

près ou de loin, à ce que fut la guerre 

d’Algérie. En 2022, c’est à dire 60 ans 

après le « cessez-le-feu » du 19 mars 

1962, qui marqua la fin des hostilités 

et ouvrit la voie à l’indépendance de 

l’Algérie le 5 juillet 1962, il existe 

toujours en France, des millions de gens 

concernés par la mémoire au sujet de cette 

guerre. Je fais partie de ces gens. Tous 

les français impliqués par la mémoire 

de la guerre d’Algérie sont : les anciens 

combattants-appelés du contingent et 

leurs enfants, les travailleurs immigrés, 

les enfants et petits-enfants d’immigrés, 

les supplétifs algériens de l’armée 

française, les harquis, leurs enfants et 

petits-enfants, les européens d’Algérie, 

leurs enfants et petits-enfants, ceux que 

l’on a appelé, pour des raisons que je ne 

m’explique toujours pas, « les pieds-

noirs ». Je fais partie de ceux-là.

Et pour faire le compte total de toutes 

les personnes impliquées par cette 

mémoire, je n’ai qu’à regarder vers 

l’Algérie d’aujourd’hui, où d’autres que 

moi, depuis 60 ans, pourraient se sentir, 

eux aussi, tout comme moi, encore et 

toujours impliqués. Différemment, bien 

sûr... C’est pour ça qu’ils marchent. 

Qu’ils marchent pacifiquement dans les 

rues d’Alger. 

Nous sommes liés à cause de nos 

mémoires respectives, nous avons 

connu l’Algérie française.

 À propos de la colonisation, l’historien 

Benjamin Stora souligne : « Ce  block » de 

notre histoire qui se trouve précisément 

à l’origine de la guerre d’Algérie n’a 

pas été assez exploré. (...) La société 

française n’a pas mémorisé l’histoire 

coloniale. La France s’est toujours 

considérée comme le centre d’une 

histoire profondément européenne, 

occidentale, absolument pas comme 

partie prenante d’une histoire venant de 

l’Afrique ou du monde arabe. Là se trouve 

en partie le refoulement dans la société, 

où plutôt la dénégation de la guerre 

d’Algérie : dans la méconnaissance de 

l’histoire coloniale.  » 

Et là-dessus, est ce que moi j’en saurais 

plus que tout le monde ? Parce-que 

même si je suis né dans le département 

d’Oran, que je suis fils, petit-fils et 

arrière-petit-fils de colon, qu’est-ce que 

j’en sais moi au fond de la colonisation ? 

Je ne suis pas historien. Je n’appartiens 

pas non plus au groupe des témoins 

directs. Je suis plutôt un de ceux à qui 

on a évité de parler de cet événement, 



Je suis né d’un récit brûlant

-013

celui à qui on a voulu épargner le récit de cette 

malheureuse journée, probablement parce que 

j’étais un enfant. Mais aussi et surtout parce 

que ce sujet est devenu immédiatement tabou. 

Sujet tabou, sujet de honte. Je me suis posé la 

question « Ce sujet est-il toujours tabou ? »   

Comment me souvenir à la fois de ce que je 

n’ai pas vécu et de ce que j’ignore encore, 

que je savais déjà ? Mais surtout comment 

cesser d’errer ? Comment sortir du pli ? 

En expliquant  ? Ou en exfiltrant du pli le 

récit, d’une histoire qu’il m’est nécessaire 

d’entendre pour me délester du poids de la 

mémoire ?

Celui qui ignore son passé n’a pas d’avenir, 

non plus. 

Jean Alibert

« Qu’est-ce que j’en 
sais moi au fond de 
la colonisation ? Je ne 
suis pas historien. » 



5 juillet 1962 à Oran 
Une tragédie propre

5 juillet 1962 à Oran 

Si, jusqu’à une époque récente, on 

évoquait le 5 juillet 1962 à Oran, on ne 

pouvait espérer être entendu que par ceux 

dont la mémoire fut douloureusement 

liée à ce jour funeste. C’est à dire 

les survivants et descendants de la 

communauté européenne d’Oran et les 

survivants de la communauté harquis, 

victimes paraît-il d’un massacre tombé 

depuis dans l’oubli. 

Mais en 2011, le gouvernement français 

autorise l’historien Jean-Jacques Jordi 

à consulter les archives publiques 

avant leur date officielle d’ouverture 

en 2022. C’est alors que les documents 

et les rapports officiels consultés par 

Jean-Jacques Jordi confirment ce que 

les témoins et d’autres chercheurs 

avec lui n’avaient cessé de dire: Il y a 

eu réellement le 5 juillet 1962 à Oran, 

jour de célébration de l’indépendance de 

l’Algérie, un déchaînement de violence 

qui frappa principalement la population 

civile européenne de la ville et dont le 

bilan fut de 800 morts et disparus. Grâce 

aux travaux de ces historiens s’ouvre à 

la connaissance de tous la mémoire d’un 

des événements les plus douloureux de 

l’histoire de la guerre l’Algérie et par 

conséquent de l’histoire contemporaine 

de notre pays.

Je n’ai pas vécu personnellement ce que 

vécurent les Oranais européens et les 

harquis ce jour-là. Ma famille non plus. 

Ce qui me relie à cette tragédie s’est 

produit à un autre endroit en Algérie. À 

un moment important de la vie de mon 

père qui exerçait des responsabilités 

politiques en tant que maire de la 

commune de Tenira ce 5 juillet 1962. 

« À Tenira, ce jour-là ça s’est passé 

proprement ! » ne cessait de répéter 

mon père. J’étais enfant. À force, je 

m’étais lassé de l’entendre revendiquer 

sa fierté dans la manière dont il avait 

organisé la cérémonie des couleurs, 

comment il avait lui même descendu 

pour la dernière fois le drapeau français, 

comment il l’avait plié, comment son 

premier adjoint avait alors hissé pour 

la première fois le drapeau algérien et 

comment une katiba  de combattant 

pendant toute cette cérémonie avait 

rendu les honneurs aux drapeaux. Je 

ne comprenais pas encore, parce que 

j’étais sans doute trop englué par sa 

fierté, qu’en me racontant cela mon 

père faisait allusion à la façon dont ça 

s’était passé à Oran. En effet, j’ai appris 

bien plus tard qu’à Oran, pour la fête de 

l’indépendance, ce fut l’horreur. 

Mais la mémoire du traumatisme de 

cette journée a été à tel point lissée en 

raison d’impérieuses nécessités, par 

une sorte de conspiration du silence 

liée de surcroît à une raison d’État à 



Je suis né d’un récit brûlant

-015

ce point tabou, qu’on aurait pu croire que 

ces 800 morts avaient disparu dans une 

catastrophe naturelle. Une tragédie propre  

en quelque sorte. Une tragédie propre est 

une catastrophe sans responsables. Un 

massacre qui se justifie. Une hécatombe 

d’indifférence qui prend sa place dans l’ordre 

immuable des choses, à tel point qu’à cette 

place elle peut même paraître utile. Mais le 

public sait bien depuis les Grecs que pour 

lui être véritablement utiles, les tragédies 

doivent être montrées au théâtre ! Je préfère 

donc évoquer avec lui ces questions et lui 

demander comment la douleur, l’amertume 

et le ressentiment des européens d’Algérie 

vis à vis de l’accueil qui leur avait été fait, 

furent aussi insupportables aux oreilles des 

français après 1962 ? Comment, à partir de 

cette année-là, leur sort, faute d’avoir été 

reconnu ou compris par eux mêmes et par 

les français tout au long des 60 années qui 

suivirent l’indépendance de l’Algérie fut 

finalement instrumentalisé pour servir de 

socle à une réinstallation progressive dans 

la société française d’un esprit nationaliste, 

populiste et rétrograde, nostalgique des 

idéaux de la colonisation ?

L’occultation de la mémoire du 5 juillet 1962 

a participé de manière efficace à la façon 

dont la guerre d’Algérie, guerre coloniale 

mais aussi guerre civile, continue de faire 

symptôme dans notre société. Pour passer 

enfin à autre chose, il faut questionner ce 

symptôme. Parce que dit sur le théâtre il 

peut se révéler... il pourrait même être à ce 

moment là, vraiment utile pour se délivrer 

du passé. Qu’il se raconte... alors,  sans s’la 

raconter ! 

Jean Alibert 

« Quand on 
parle des morts, 
sache qu’ils nous 
écoutent. » 



«Les artistes qui se font narrateurs 
ont pour point de départ un vide dans 
la transmission de l’histoire et de la 

mémoire collective. »

Jean Alibert et Marco Paolini 

5 juillet 1962 à Oran 



Le théâtre de narration

Je suis né d’un récit brûlant

-017

Le théâtre de narration est une forme 

théâtrale née en Italie et centrée sur le 

récit. Une forme théâtrale épique qui 

repose entièrement sur la présence d’un 

acteur-auteur seul en scène. Par la voix, les 

gestes et le corps, il fait naître et anime un 

récit de plusieurs heures face à l’assemblée 

des spectateurs. En France cette forme 

théâtrale n’a pas encore d’équivalent 

connu ; on pourrait lui associer le modèle 

du conte ou du one-man-show, mais ce 

serait une approche réductrice. 

Un Théâtre Civique

Ainsi les artistes qui se font narrateurs 

ont pour point de départ un vide dans la 

transmission de l’histoire et de la mémoire 

collective. Leurs spectacles semblent 

s’attacher à combler ce vide, à rétablir 

ou rechercher la vérité sur certains faits 

occultés ou oubliés, dont le souvenir 

collectif est problématique, irrésolu, 

douloureux, des plaies encore ouvertes ou 

à peine cicatrisées, et à réinventer petit 

à petit des pans entiers de la mémoire 

collective.

Étant donné ce caractère de controverse, 

le narrateur devient tout d’abord un 

enquêteur. Il doit démêler le peloton des 

différentes versions, choisir le fil à suivre 

et recueillir les informations pertinentes, 

en solidarité avec les victimes, avec ceux 

qui attendent qu’on leur rende justice ou 

simplement que la vérité émerge.

Le point de départ est souvent constitué 

de travaux d’historiens ou de journalistes 

déjà publiés. Ce sont souvent des tragédies 

contemporaines ou les humains sont 

protagonistes et responsables comme Coup 

d’Etat de Marco Bagliani sur l’enlèvement 

d’Aldo Moro par les brigades rouges, Ustica  

sur la disparition d’un avion au dessus de 

la mer Adriatique et Le récit du barrage 

du Vajont par Marco Paolini et Gabriele 

Vacis. La mémoire industrielle et ouvrière 

avec Fabbrica de Ascanio Celestini ou 

Olivetti par Laura Curino et Gabriele Vacis. 

Des événements plus récents à échelle 

internationale comme Srebrenica ou 

Tchernobyl-Report par Roberta Biagiarelli. 

Captiver son auditoire 

Le narrateur assume totalement son 

identité de personne, d’organisateur et 

de performer total du récit. Il n’est pas 

anodin que dans la construction du récit, 

la référence autobiographique soit très 

présente. Le narrateur se met en scène dans 

le récit, parle à la première personne et 

par là-même justifie et légitime sa parole. 

Pour le narrateur, assumer et avouer 

ouvertement son implication personnelle, 

la genèse du travail, les raisons qui y ont 

mené, fait partie de l’éthique du récit et 

participe de sa légitimation. Les faits que 

rapporte le narrateur sont vrais et vérifiés 



Le théâtre de narration

“Tout vrai narrateur a tendance à commencer 
son histoire par une relation des circonstances 
dans lesquelles lui-même a appris ce qui va 
suivre. ”  Walter Benjamin

mais ce postulat de sérieux et de véridicité 

du contenu n’empêche pas le jeu sur la 

fiction, la drôlerie et l’affabulation, bien 

au contraire. Les dialogues aménagés 

dans le corps du récit constituent une 

magnifique opportunité d’affabulation et 

d’invention pour le narrateur ; s’il n’a pas 

vécu les situations qu’il évoque, ni entendu 

les paroles des êtres qui s’y trouvaient, 

il a toute licence pour les recréer. Il peut 

ainsi retracer ou inventer les détails de ces 

situations, dessiner des personnages qu’ils 

soient historiques ou anonymes, jouer à 

mettre en place des dialogues fictifs qui 

contribuent à rendre vivant le récit et le 

peuple de personnages évoqués.

Et c’est cela qui captive le public, ce va-et-

vient entre la rigueur des faits exposés et la 

proximité autobiographique du narrateur 

avec ces faits, portés par sa capacité 

d’invention et d’affabulation.

Dans le face à face du théâtre, le Moi des 

narrateurs devient une garantie de la 

véracité de ce qui est raconté. Si crédibilité et 

autorité sont les conditions fondamentales 

qui fondent le succès du Théâtre-Récit, 

elles sont acquises grâce à une dynamique 

de rétroaction positive entre narrateur et 

spectateurs, dont le rapport est horizontal, 

car le narrateur n’est pas un expert du thème 

dont il parle, mais une personne ordinaire 

qui s’est engagée dans un parcours de 

connaissance.



à propos de 
       Jean Alibert

Jean Alibert a été formé au Conservatoire 

d’art dramatique de Lyon (1979 à 1981), 

où il obtient trois premiers prix en 

comédie moderne, classique et diction. Il 

suit également une formation au Centre 

américain avec Blanche Salant puis 

une formation de commedia dell’arte 

qui l’amènera à travailler en Italie avec 

Carlo Boso, Eugenio Allegri et Dario 

Fo. Au théâtre, il joue dans Macbeth 

de Shakespeare, L’Opéra de quat’sous 

de Brecht, Scaramouche de Biancolelli-

Boso, Le Slave de Bruno Boëglin d’après 

Dostoïevski, L’Orchestre de Jean Anouilh, 

Medea de Jean Vauthier, mise en scène 

Patrice Kalhoven, Collision de Pierre 

Mertens, mise en scène Michel Pruner. 

Il participe pendant plusieurs années à 

l’aventure du Théâtre du Campagnol sous 

la direction de Jean-Claude Penchenat et 

joue dans les spectacles Une des dernières 

soirées de carnaval de Carlo Goldoni (Théâtre 

du Rond-Point), Le Joueur de Carlo Goldoni 

(CDN de Corbeil-Essonne). Puis À force 

de mots de Jacques Audiberti, ou Amédée 

et les messieurs en rang de Jules Romains. 

Il joue également plusieurs pièces de 

Tchekhov : La Cerisaie, mise en scène 

Margarita Mladenova et Ivan Dobtcheff 

(Théâtre Sfumato, Sofia), Les Trois Soeurs, 

mise en scène Maria Zachentska (Théâtre 

Sfumato, Sofia). Il joue également Richard 

II de Shakespeare, mise en scène Paul 

Desveaux, Richard III de Shakespeare, 

mise en scène Guy Delamotte (Panta-

Théâtre), Au bois lacté de Dylan Thomas, 

mise en scène Stuart Seide (Théâtre du 

Nord), Henry VI de Shakespeare, mise 

en scène Thomas Jolly, Richard II de 

Shakespeare, mise en scène Guillaume 

Séverac-Schmitz et Les Parisiens, mise en 

scène Olivier Py (Festival d’Avignon, puis 

en tournée). Puis c’est la rencontre avec 

Wajdi Mouawad en France et au Québec et 

les créations de Littoral, Forêts, la trilogie 

Le Sang des promesses (Cour d’honneur du 

Palais des papes, Avignon puis au Centre 

National des Arts, Ottawa), Oedipe-roi et 

Ajax de Sophocle (Mons, Belgique, France 

puis Suisse). Il collabore également avec 

Jacques Descordes et crée Quand les paysages 

de Cartier-Bresson de Josep Peyre-

Peyro et Combat de Gilles Granouillet. Au 

Canada, centre national des arts d’Ottawa, 

il joue L’Homme atlantique et La Maladie 

de la mort de Marguerite Duras, mise en 

scène de Christian Lapointe et Le Prince 

de Hombourg d’Heinrich von Kleist, mise 

en scène Giorgio Barberio Corsetti (Cour 

d’honneur du Palais des papes, Avignon). 

Au Théâtre La Reine Blanche, il joue dans 

Présents parallèles de Jacques Attali, sous 

la direction de Christophe Barbier, et 

dans La Danse de mort d’August Strindberg 

sous la direction de Stuart Seide. Avec 

la cie Eudaimonia, il joue dans Richard II 

de Shakespeare et La Duchesse d’Amalfi de 

John Webster. De nouveau au Théâtre de la 

Reine Blanche, il se lance dans sa première 

expérience de narration en adaptant et 

jouant seul en scène Galilée le mécano de 

Marco Paolini. 

Je suis né d’un récit brûlant

-019



« Le Kintsugi, qui signifie 
littéralement jointure d’or, est l’art japonais 
de réparer une poterie cassée avec de l’or. 
L’art prend en compte le passé, l’histoire, les 
accidents : loin de cacher et de dissimuler les 
réparations, il consiste à les mettre en valeur. 
La cicatrice devient richesse. »

Contacts  

artistique : Jean Alibert
jeanalibert2@yahoo.fr

06 07 60 74 82

Résidences à la Snat61 
14 - 20 janvier 2021 / 22 - 27 février 2021 / 26 avril - 8 mai 2021 / 25 octobre 
- 6 novembre 2021 / 27 janvier - 2 février 2022

Création à la Snat61 en février 2022

Dates 
3 & 4 février 2022 - Snat61


